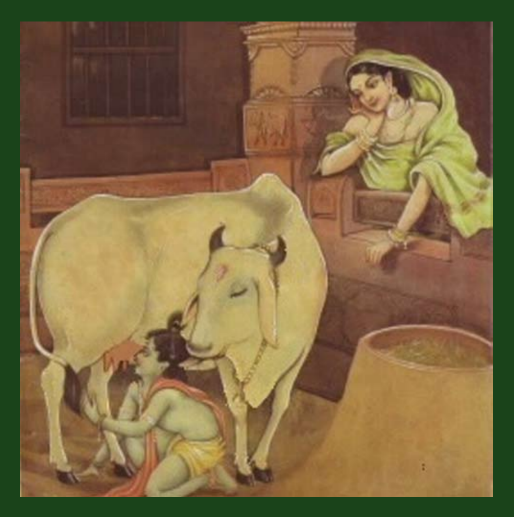
## PAVITRA GO

¿Cuál es la importancia de Go-seva?



Basado en las Enseñanza de

#### SU SANTIDAD SRI SRI HARIDAS SHASTRI MAHARAJ JI

mātaraḥ sarva-bhūtānām gāvaḥ sarva-sukha-pradāḥ

"Go es la madre de todos los seres y quien confiere toda la felicidad posible."

SRI GADADHARA-GAURAHARI PRESS, VRINDAVAN

#### Pavitra Go

El original publicado en: Gopa-Ashtami 6 de noviembre de 2008

Primera edición en español: 1500 ejemplares

Publicado por:
Sri Gadadhara-Gaurahari Press
"Sri Haridas Niwas"
Old Kalidaha
Vrindavan-281121
Dist: Mathura (U.P.)
India

Teléfono: +91-565-3202322, +91-565-3202325 Móvil: +91-9431133101, +91-9955141959

> GOKULA Asociación Cultural A.V. Nº de Ref. CV-01-043383-A C/Polígono Estación NB-2 03640 Monóvar (Alicante) Tel: 622 080 060

© Reservados todos los derechos por Sri Gadadhara-Gaurahari Press, Vrindavan

## **PAVITRA GO**

## ¿Cuál es la importancia de "Go-seva"?

Por

Discípulos de

Su Santidad Sri Sri Haridas Shastri Maharaj ji

Japesh Bandyopadhyay & Paromita Bandyopadhyay

Traducido al castellano

por

Braja Bhushan das

con la colaboración de

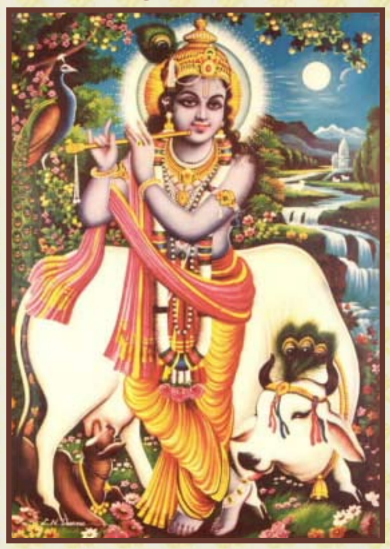
Ananda Gopal das y Manasi Ganga devi dasi

mātaraḥ sarva-bhūtānām gāvaḥ sarva-sukha-pradāḥ

"Go es la madre de todos los seres y quien confiere toda la felicidad posible."

SRI GADADHARA-GAURAHARI PRESS, VRINDAVAN

## Mangalacharan

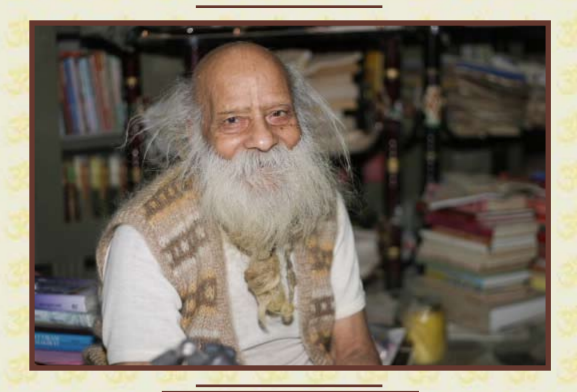


namo brahmaṇya-devāya go-brāhmaṇa hitāya ca jagaddhitāya kṛṣṇāya govindāya namo namaḥ

¡Ofrecemos reverencias a Brahmaṇya-deva (Krishna), Quien trabaja para el bienestar del *Go* y de los Brāhmaṇas!

¡Reverencias! ¡Reverencias a Krishna, Quien trabaja para el bienestar del mundo, y Quien complace al *Go*!

## DEDICATORIA



Dedicado a nuestro

<mark>śr</mark>otr<mark>īya brahm</mark>ani<u>stha</u> gu<mark>rud</mark>eva

## Su Santidad Sri Sri Haridas Shastri Maharaj ji

nyāya-vaiśeṣika śāstrī, navya-nyāya ācārya, vyākaraṇa tīrtha, kāvya tīrtha, sāṅkhya tīrtha, mīmāṁsā tīrtha, tarka tīrtha (pratyakṣa), tarka tīrtha (anumāna), nyāya tīrtha, vedānta tīrtha, vaiṣṇava-darśana tīrtha, vidyā ratna

Quien, por su misericordia, nos ha dado la oportunidad de sentarnos acerca de sus consagrados pies y recibir unas pocas gotas de néctar emanando de su corazón magnánimo que está sumergido en el océano del *Uttamā Bhakti* 

## Pavitra Go

## Índice

| • ¿Cuál es la importancia de "Go-sevā"?                     | pagina<br>1 |
|-------------------------------------------------------------|-------------|
| 1. "Dharma" nutre a todos                                   | 1           |
| 2 "Bhakti"- la quintaesencia de todo el dharma              | 2           |
| 3. La esencia del bhakti – ekatā & ānukūlya                 | 3           |
| 4. "Go" – ¡ānukūlya en su apogeo!                           | 4           |
| 5. <i>Go</i> y Sri Krishna – <i>ānukūlya</i> correspondido  | 5           |
| 6. ¡Levantando una colina por causa de <i>Go</i> !          | 6           |
| 7. El Señor se vuelve <i>Go</i> !                           | 7           |
| 8. <i>Go,</i> el compañero inseparable del Señor Shiva      | 8           |
| 9. <i>Go</i> – el lugar de todos los devīs y devatās        | 8           |
| 10. Los beneficios del Go-sevā                              | 9           |
| 11. La panacea para la enferma sociedad humana              | 10          |
| 12. <i>Go</i> , la madre universal                          | 11          |
| 13. El verdadero sentido del <i>Go-sevā</i>                 | 12          |
| 14. Go se refiere solo a la especie de Bharat-Varsh (India) | 13          |
| 15. La cultura humana, economía y <i>Go</i>                 | 14<br>14    |
| 16. El despreciable escenario del materialismo de hoy       | 14          |
|                                                             |             |
| • "Sri Haridas Niwas" – El Go-śālā ideal                    | 17          |
|                                                             |             |
| 1. El fundador                                              | 18          |
| 2. <i>Go-sevā</i> : el humor del verdadero sevā             | 18          |
| 3. El único ashram dedicado al <i>Go-sevā</i>               | 20          |
| 4. Anukūlya a través de "laddus"!                           | 22          |
| 5. "Go es Bhagavan de hasta Bhagavan"                       | 23          |
| 6. "Sri Haridas Niwas", también el mayor centro             | 24          |
| para los estudios espirituales                              | 24          |
|                                                             |             |
| • Epílogo                                                   | 26          |
|                                                             |             |
| La lista de los libros editados por Sri Haridas Shastri     | 27          |
|                                                             |             |

#### ¿Cuál es la importancia de "Go-sevā"?

"Go-sevā?" El hombre moderno podría preguntarnos con un poco de cinismo: "Por qué Go-sevā, de entre todas las cosas? ¿Qué tienen Go de particular? ¡Si son tan solo animales!"

"Sí," le responderíamos, "pero son mucho más que meros animales, y con servirles puedes obtener cosas por encima de tus mejores expectativas. Nuestros antepasados eran bastante sabios para apreciar su increíble naturaleza y por eso *Go*, junto con Tulasi, solían ser parte de cada casa en aquellos días."

Miles de años atrás se le consideraba al *Go* ser *pavitra*, o sea él que está fuera de todo tipo de contaminación y que tiene la fuerza de purificar. En esta obra damos a conocer el verdadero significado detrás de la palabra *pavitratā*, o lo sagrado del *Go*. Además de dar el significado del *Go-sevā* mostramos como puede beneficiar a la humanidad entera.

Para empezar, hace falta que comprendamos ciertos conceptos básicos que se mencionan a continuación.

#### "Dharma" nutre a todos

En El Mahābhārata, Śānti Parva, cap. 109, dharma se describe como

dhāraṇāt dharma ity āhuḥ

Eso quiere decir que *dharma* es lo que sostiene a todos, que proteje a todos y que nutre a todos. Así, mediante el *dharma*, uno se sostiene y se proteje a sí mismo, a su familia, a su sociedad, a su país, y finalmente a la humanidad entera. Los principios del *dharma* inculcan en el practicante diversas buenas cualidades que hacen que trabaje para el bienestar de todos.

Hay dos cualidades que destacan entre ellas – las de paropakāra y niraparādha.

La palabra paropakāra quiere decir trabajo para el bienestar de los demás. De ahí, una persona paropakārī es generosa y sirve a los demás desinteresadamente. Niraparādha significa no causar sufrimiento, angustia o desgracia así que una persona niraparādhī no causa desgracia a nadie de ninguna forma. Se puede ver fácilmente que estas dos cualidades, si se le inculcan a la sociedad en general, tienen la capacidad de transformar la cara del mundo por completo.

El Creador de este mundo quiere que el género humano conviva en paz, felicidad y harmonía pues se complace con quienes son niraparādhī y paropakārī. Para ayudarnos a comprender y establecer estas dos cualidades dentro de nosotros Él ha creado el ejemplo ideal de la criatura niraparādhī y paropakārī. Esta criatura se llama en sánscrito "Go" e incluye en sí no sólo vacas sino también toros y terneros, y en este libro se usará en este sentido.

# Dharma es lo que sostiene a todos, que protege a todos y que nutre a todos.

Antes de continuar, trataremos de dar a entender los conceptos de bhakti y sevā.

#### Bhakti – la quintaesencia de todo el dharma

Hay diferentes *dharmas* para los individuos con diferentes inclinaciones mentales pero el más sublime de todos los *dharmas* es desarrollar *bhakti* al Señor Supremo. Śrīmad-Bhāgavata Mahāpurāṇa (1.2.6) nos dice:

sa vai pumsām paro dharmah yato bhaktir adhokṣaje

En efecto, el *dharma* más elevado para toda la humanidad es aquel mediante el cual uno puede llegar a prestar servicio al Adhokshaja, el Señor Supremo.

El término *bhakti* pide alguna elaboración. Hoy en día, la mayoría de la gente entiende *bhakti* como un mero conjunto de rituales como por ejemplo hacer *pūjā*, visitar los templos, hacer *kīrtana*, etc. Sin embargo, El Señor explica en las escrituras que la esencia del *bhakti* es tener la actitud de servicio desinteresado hacia el Señor.

Este servicio desinteresado rendido por el *bhakta* (*bhakta*, o devoto, es el practicante de *bhakti*) se llama técnicamente *sevā*. *Sevā* quiere decir que el *bhakta* sirve de forma desinteresada solo para agradar al Señor y por ningún otro motivo, ni siquiera para su propio placer. Su único pensamiento es el de complacer al Señor sin importarle nada más incluyendo *mukti* (su propia liberación).

El impulso de hacer sevā al Señor solo viene por la asociación con un bhakta, o sea alguien empeñado en servir al Señor. Al recibir la inspiración de tal bhakta uno lo acepta como su guru y, a continuación, empieza a servirle. Luego este sevā madura hacia el sevā del Señor y finalmente hacia el sevā de la creación completa ya que ésta Le pertenece a Él.

"En efecto, el dharma más elevado para toda la humanidad es aquel mediante el cual uno puede llegar a prestar servicio al Adhokshaja, el Señor Supremo." (Srimad Bhagavatam 1.2.6)

#### La esencia del bhakti – ekatā & ānukūlya



La esencia del bhakti es practicar sevā al Señor

Para dar más detalles sobre el concepto del sevā, hay que decir que el verdadero sevā hacia un individuo significa tener una actitud de agradarlo y nunca permitir que lo aflija alguna forma de dolor o angustia. Al hacerlo así, la mente del servidor se centra totalmente en la persona servida. El servidor está tan interesado en la persona servida, y se olvida tanto de sus placeres como de sus dolores personales, que podemos decir que su corazón y mente se han hecho uno con el corazón y mente de la persona servida. A esto se le llama la fase de ekatā, que literalmente quiere decir "unidad." Cuando ekatā ocurre, él piensa en lo que la persona servida piensa, y siente lo que la persona servida siente. De hecho, sus aficiones y aversiones independientes dejan de existir porque su mente y corazón se hacen uno con la mente y corazón de la persona servida.

Cuando *ekatā* ocurre en la mente y corazón, todos los actos del servidor están siempre en concordancia con lo que le gusta a la persona servida. Este tipo de actos que siempre dan satisfacción a la persona servida constituyen lo que se le llama *anukūlatā* o *ānukūlya* hacia la persona servida.

La esencia del *bhakti* es practicar *sevā* del Señor. Esto quiere decir que deberíamos tener *ekatā* en el corazón y mente con el Señor y siempre practicar *ānukūlya* del Señor. Manteniendo esta actitud en todo momento, sin importar el ambiente en que uno vive, es la forma suprema del *bhakti*.

De ahí podemos decir que quien hace ānukūlya del Señor por completo es un bhakta ideal. El hecho de que los devotos perfectos están llenos de ānukūlya se explica maravillosamente en el libro Śrī Govinda-Līlāmṛtam (verso 13.113):

tṛptāv anya-janasya tṛptim ayitā duḥkhe mahā-duḥkhitāḥ labdhaiḥ svīya-sukhāli-duḥkha-nicayair no harṣa-bādhodayāḥ sveṣṭārādhana-tat-parā iha yathā śrī-vaiṣṇava-śreṇayaḥ kās tā brūhi vicārya candra-vadane tā mad-vayasyā imāḥ

"Están contentos cuando los demás están contentos, están afligidos cuando ven que los demás están afligidos. Sin embargo, ninguna cantidad de su felicidad o dolor personal puede ponerles eufóricos o malhumorados, y siempre están entusiastas por servir a su deidad adorable – tales son los devotos ..."

#### Go – ¡ānukūlya en su apogeo!

Una vez comprendido el sentido de *anukūlatā*, damos ahora por entendido que la entidad viviente que hace *ānukūlya* hacia el Señor y Su creación de forma completa es *Go*.

Las dos cualidades más amadas por el Señor son las de ser niraparādhī y paropakārī, como se ha explicado antes. En efecto, no podemos dejar de hacerle suficiente hincapié al hecho de que Go es sumamente niraparādhī y paropakārī. Go son tan paropakārī que ¡hasta sus excrementos son sagrados! No hay sacrificio védico que sea completo sin purificar el lugar con boñiga de Go. El pañca-gavya, la sagrada bebida ambrosial que se ofrece durante ciertos rituales védicos contiene leche, ghee, cuajada, boñiga y orina de Go. Su orina tiene además efectos increíbles para la salud y puede curar muchas enfermedades. Si comparamos todo esto con el hecho de que los excrementos de incluso santos y dioses son sumamente impuros podemos concluir que ¡hasta los seres adorables, divinos y humanos santos no pueden igualar a Go en ser paropakārī!



Go hace ānukūlya al Señor por servir a Su creación de muchas maneras diferentes.

Por eso el Señor les tiene un grandísimo cariño.

Mientras los seres humanos que intentan progresar en el camino de *bhakti* tienen que esforzarse para dejar su ego falso y practicar *ānukūlya*, el caso de *Go*, la creación especial de Dios, es totalmente diferente. Su misma existencia natural es para practicar *ānukūlya* del Señor y Su creación. No necesitan afanarse por dejar su ego falso y adquirir puridad porque nacen puros. Son los ideales de los seres *niraparādhī* y *paropakārī* creados por el Señor. Son ejemplos de criaturas que no hacen nada más que servir a esta creación del Señor, representando así *ānukūlya* en su apogeo. De hecho, ¡son devotos del Señor natos!

#### Go y Sri Krishna – ānukūlya correspondido

Dios ha creado varias especies de vida para proveer de cuerpos a las *jīvātmās* (almas) para que puedan seguir diferentes tipos de *karma* y cumplir diferentes deseos. Sin embargo, la forma de *Go* es superior y está más allá, por encima de esto. Es una criatura especial, un ideal creado por el Señor, y sirviéndole a *Go* nosotros mismos podemos volvernos *niraparādhī* y *paropakārī*.

Por eso Dios Mismo tiene una afinidad especial por *Go* de modo que Él le da a *Go* un lugar especial en Su morada eterna espiritual situada más allá de la creación material. Esta morada se llama "Goloka Dhāma" y los devotos desean venir allí, como se demuestra por ejemplo en los *mantras* de Rg-Veda (1.154.6):

t<mark>ām</mark> vām vāstuny uśmasi gamadhye yatra gāvo bhūri-sṛṅgāḥ ayāsaḥ

"Todos nosotros anhelamos conseguir Tu morada donde viven los auspiciosos *Go* adornados con cuernos grandes, que cumplen todos nuestros deseos."



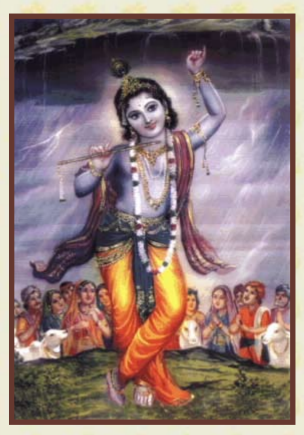
El Señor Sri Krishna, como un bebé, logró matar a la demonia Putana. Está claro que Él también podría haber matado a Kansa como bebé en Mathura así que no se trasladó a Gokula por tener miedo de éste. Más bien, lo hizo porque quería mostrar al mundo la importancia de *Go-sevā* a través de Su *līlā*. Por eso manifestó Sus pasatiempos en la compañía de *Go* y los sirvientes de *Go*.

Ya que *Go* hace ānukūlya del Señor hasta el máximo punto, El Señor le ama. Y ya que el Señor ama ānukūlya, ¡Go lo hace! Todo aquel que esté asociado con Él está relacionado con *Go*. Sus nombres son Gopal y Govinda. El lugar donde vivió se llama Gokula. La comunidad en que vivió fue la de los *gopas* y *gopīs*. Su actividad principal en Sri Vraja Dhāma fue servir al *Go*.

No fueron tanto los estudios védicos, ni la riqueza material o ejecución de penitencias difíciles sino el sencillo y sincero *Go-sevā* de los Vraja-vāsīs que atrajo al Señor hacia ellos. Fue tan atraído por él que apareció en Sri Vraja Dham en Su *svarūpa* completo.

En Vraja, en compañía de los habitantes de Vraja, Él demostró que los esfuerzos espirituales al final culminaban en el *bhakti* puro cuya esencia es *ekatā* y *ānukūlya*. Esta es una enseñanza importante que sacamos de los *līlā*s de Sri Krishna en Sri Vrajadham que se caracterizan por Su asociación con *gopas*, *gopīs* y *Go-sevā*.

#### ¡Levantando una colina por causa de Go!



El Señor ha inmortalizado a la colina Govardhana levantándola porque esta proveía a *Go* de Vraja con hierba y sitio para descansar

Cuando estaba en este mundo, El Señor hizo un līlā para enseñar como protege a aquellos que sirven al Go, demostrando así su importancia. Una vez aconsejó a los habitantes de Vraja que no adoraran a Indra, y que, en su lugar, adoraran a la colina Govardhana, ya que esta proveía a Go de Vraja dándoles hierba y sitio para descansar. Como los Vraja-vāsīs siguiendo el consejo del Señor lo hicieron así, el enfurecido Indra hizo que lloviera a cántaros con el fin de inundar Vraja. Entonces El Señor levantó toda la colina y la sostuvo con el dedo meñique de su mano izquierda sobre los habitantes de Vraja utilizándola como un gran pa<mark>rag</mark>uas y así siguió durante siete días con sus noches protegiendo a aquellos que hacen Go-sevā. En El Śrī Brhad-Bhāgavatāmrtam (1.1.7) se dice lo siguiente:

govardhano jayati śaila-kulādhirājaḥ yo gopikā'bhirudito haridāsa-varyyaḥ

"Todas las glorias a Govardhana, quien es como el rey entre todas las colinas y a quien las gopīs de Sri Vraja Dham se dirigieron como el mejor de todos los sirvientes del Señor."

La colina Govardhana (como dice su propio nombre) proveía pastura y descanso para *Go* de Vraja. Solamente este servicio le daba derecho a ser llamada el mejor entre los sirvientes del Señor, a quien El Señor ha inmortalizado por levantarla con Su dedo. ¡Tanta es la gloria de alguien que hace *Go-sevā*!

#### ¡El Señor se vuelve Go!

Una vez, cuando Brahma robó *Go* de Vraja, Sri Krishna se expandió en innumerables *Go* de Vraja y quedó así durante un año entero, comiendo hierba y viviendo en *Go-śālās*. Porque al Señor Le importa particularmente que la sociedad humana no se vea privada de la beneficiosa asociación de *Go* ni por un día, Él Mismo se volvió *Go* de Vraja por un año.

Esto pasó hace unos 5000 años y los terneros creados por Sri Krishna (en la forma de *Go*) produjeron más descendencia. Algunos descendientes de Sri Krishna viven en la forma de *Go* en esta tierra sagrada hasta hoy.



Cuando Brahma robó a *Go* de Krishna en Vrindayan, El Señor Krishna se expandió en innumerables *Go* permaneciendo así durante un año entero

#### Go, el compañero inseparable del Señor Shiva

Esta sagrada tierra nuestra está salpicada con incontables lingas de Shiva adonde los devotos acuden cada día para ofrecer oraciones. Inseparable del Señor es su compañero constante, el toro llamado Nandi, a quien los devotos también llevan sus ofrendas. De esta manera El Señor demuestra que uno tiene que servir a *Go* con el mismo fervor devocional como al Señor Mismo. Su *abhiṣeka* nunca es completa sin usar la leche de Go.

¡Todas las glorias al Señor Shiva quien tiene *Go* como Su inseparable compañero!

Inseparable del Señor es su compañero constante, el toro llamado Nandi, a quien los devotos también llevan sus ofrendas



#### Go – el lugar de todos los devīs y devatās

El Skanda-Purāṇa (Avantya, Revā, cap. 83 verso 104-112) dice:

"Go es la morada de todos los devatās y todos los Vedas están completamente vinculados a Go. Indra reside eternamente en la punta de sus cuernos. Sri Kartikeya está en su corazón, El Señor Brahma en la cabeza y el Señor Shiva en la frente. Suryadevata y Chandradevata están en sus ojos, Devi Sarasvati en su lengua, y los Maruts y Saddhya devatā están en sus dientes. El sonido de todos los mantras védicos junto con todos los anga, pada, y krama existen en su voz. Innumerables ṛṣis y ascetas viven en los poros de su piel. Yamaraja, que estrictamente hace cumplir las leyes del universo, está en su espalda.



Como todos los *devatās* y El Señor Vishnu Mismo residen en *Go*, podemos obtener el fruto que se desprende del resultado tanto de Su adoración como de las peregrinaciones simplemente ¡por hacer *Go-sevā*!

Los cuatro océanos sagrados residen en sus ubres. Sri Ganga, cuya mirada limpia nuestros pecados, y que fluye desde los sagrados pies del Señor Vishnu, reside en la orina de Go. La benévola Madre Lakshmi reside en la bosta de Go. Los Gandharvas, Apsaras y Nagas residen en las pezuñas delanteras. Todas las peregrinaciones sagradas que se llevan a cabo en varias partes del mundo residen en el cuerpo de Go. Todos los devatās residen en el cuerpo del Señor Vishnu y Go ha emanado del cuerpo del Señor Vishnu. Por eso todos los devatās residen tanto en el cuerpo del Señor Vishnu como en el de Go. De aquí se desprende que todos los seres humanos se dirigen a Go sagrada como la morada de todos los devatās."

El viśva-rūpa de Go también ha sido explicado en el Atharva-Veda, Mahābhārata y en los Purāṇas como Brahmāṇḍa, Padma y Bhaviṣya. Tal como el viśva-rūpa (la forma universal) de Sri Krishna se revela en el Bhagavad-Gītā, las escrituras mencionadas revelan la forma universal de Go, la criatura divina.

Como el sagrado *Go* es la morada de todos los *devatās*, de todas las peregrinaciones, del sagrado Ganga y del Señor Vishnu Mismo, podemos obtener el fruto que se desprende del resultado tanto de la adoración como de la peregrinación a Ellos simplemente ¡por hacer *Go-sevā*!

#### Los beneficios del Go-sevā

yathā gauś ca tathā vipro yathā vipras tathā hariḥ harir yathā tathā gangā ete na hy avṛṣāḥ smṛtāḥ

"Tal como *Go* es también el conocedor de los Vedas; tal como el conocedor de los Vedas es El Señor Sri Hari; tal como El Señor Hari es el mismo Ganga: todos destruyen el pecado."

Padma-Purāṇa (Sṛṣṭi, 48.155)

Si *Go* está contenta, todos los *devatās* así como El Señor Supremo también están contentos. Por ejemplo, cuando se hace el rito de *śrāddha* para un alma difunto, el *piṇḍa* se le da a comer a *Go* una vez terminada la ceremonia. Si están satisfechos con el *piṇḍa*, el alma para quien se hace el *piṇḍa-dāna* inmediatamente consigue un plano de existencia más elevado.

Prosperidad en todas sus formas le toca a alguien que sirve a *Go*. Por ejemplo, el Mahābhārata, Anuśāsana-Parva 69.12-13 dice:

ghāsa-muṣṭiṁ para-gave dadyāt saṁvatsaraṁ tu yaḥ akṛtvā svayam āhāraṁ vrataṁ tat sārva-kāmikam

"Si uno hace durante un año el *yrata* (voto) de dar de comer a *Go* de otra persona un puñado de hierba antes de tomar su propia comida, todos sus deseos se cumplirán. Conseguirá progenie, fama, prosperidad, riqueza y opulencia, y todo lo que es inauspicioso así como sus pesadillas terminarán."

Go tiene tanta fuerza purificadora que con tan solo tocarla el pecado desaparece. ¿Qué se puede decir entonces de aquellos que le sirven con ānukūlya y ekatā? Padma-Purāṇa (Sṛṣṭi, 57.165) dice:

gām ca spṛśati yo nityam snāto bhavati nityaśaḥ ato martyaḥ prapuṣṭais tu sarva-pāpaiḥ pramucyate gavām rajaḥ khurodbhūtam śirasā yas tu dhārayet sa ca tirtha-jale snātaḥ sarva-pāpaiḥ pramucyate

"La persona que cada día toca a *Go* después de bañarse se libera de todas sus reacciones pecaminosas. Se dice de las personas que se untan con el polvo de las pezuñas del *Go* que se han dado un baño en todos los lugares sagrados. Tales personas se liberan de todo tipo de pecado."

A los *devīs* y *devatās* les complace mucho que *Go* estén contentas, y por eso cumplen todos los deseos posibles a aquellos que sirven a *Go*. En El Mahābhārata se dice (Anuśāsana 83.50-52):

goṣu bhaktaś ca labhate yad yad icchati mānavaḥ striyo'pi bhaktā yā goṣu tā ca kāmam avāpnuyuḥ putrārthī labhate putram kanyārthī tām avāpnuyāt dhanārthī labhate vittam dharmārthī dharmam āpnuyāt



"Cualquier cosa que deseen los que sirven a *Go* la obtienen. A las mujeres que son dedicadas a *Go* se les cumplen todos los deseos. Aquellos que desean un hijo lo obtienen, y aquellos que desean una hija la obtienen. Aquellos que desean riqueza la obtienen, aquellos que desean conocimiento lo obtienen, aquellos que desean felicidad la obtienen. O Bharata, ¡no hay nada que no pueda obtener un devoto de *Go*!"

Él que está involucrado en el *Go-sevā* no tiene nada que temer ni ante las estrictas leyes de Yama en la forma de la muerte porque al abandonar este cuerpo seguramente conseguirá planetas celestiales, por decir lo mínimo. ¿Qué más se puede decir? - ¡el *Go-sevā* tiene hasta la gran capacidad de liberarlo a uno del ciclo del nacimiento y muerte!

Si cada día uno da de comer a *Go* de otra persona un puñado de hierba antes de tomar su propia comida, todos sus deseos se cumplirán. – Mahābhārata



Dios ama a Su creación especial, a *Go*. Si los seres humanos también los amamos y les servimos, El Señor seguramente estará satisfecho con nosotros.

#### La panacea para la enferma sociedad humana

Los seres humanos también somos una creación especial del Señor Supremo. Él nos ha dado la capacidad de obtener el conocimiento como también las escrituras que lo contienen. Por seguir este conocimiento todos actuaremos para el bienestar de otros y la sociedad humana se volverá completamente feliz y próspera. Sin embargo, si desatendemos las instrucciones del Señor y si seguimos nuestros caprichos y actúamos de forma egoista tratando de tomar el control de la naturaleza, como resultado habrá caos en la sociedad y la vida humana se tornará angustiosa. Hoy en día si deseamos liberar a la sociedad humana de la angustia que sufre en muchas partes del mundo debemos alinear nuestros pensamientos y actos con los del Señor Supremo Mismo.

¿Cómo debería empezar uno el proceso de esta alineación del presente estado no alineado? La respuesta es – a través del *Go-sevā*. La mentalidad adquirida en el sistema de educación occidental puede ver esta afirmación como algo demasiado simple pero realmente es verdad.

Ya se ha explicado cuan profundamente ama Dios a Su creación especial, a *Go*. Si los seres humanos también los amamos y les servimos, El Señor seguramente estará satisfecho con nosotros. Por consiguiente, manifestará en nuestros corazones todas las cualidades necesarias para hacer una sociedad feliz, próspera, sana, progresiva, pacífica y sin miedo.

#### Go, la madre universal

Cuando un bebé deja de tomar leche del pecho de su madre, la leche de *Go* resulta ser la mejor alternativa. De hecho, la leche de Go se considera casi la comida completa y el mejor sustituto posible de la leche de la madre. La madre es aquella persona que nutre a su propio bebé con su leche, mientras que *Go* es aquella criatura que nutre no solo a su propio ternero con su leche sino ¡a todo el mundo! En efecto, es la madre universal. Y nada menos que ha dado de comer ¡al Creador de todo – al Señor Mismo cuando estaba en Vraja!



Go es la madre universal. En Vraja Le ha dado a comer ¡al Señor Mismo!

Las escrituras que ha manifestado Dios dicen "gāvo viśvasya mātaraḥ" - "Go es la madre universal." La madre tiene la capacidad de criar a sus hijos con amor, cariño y atención porque cuenta con la propensión de cuidarse de ellos de manera desinteresada. En pocas palabras, la madre, por ser niraparādhī y paropakārī hacia sus hijos, realmente practica ānukūlya hacia ellos. Ya que Go practica ānukūlya a Dios, Go muestra el comportamiento niraparādhī y paropakārī hacia todos los seres en Su creación. Por eso se le considera la madre universal.

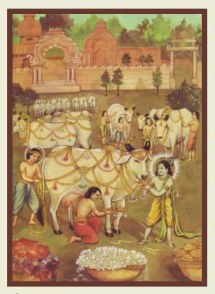
Además, tal es el efecto de *Go-sevā* que las cualidades del amor maternal y cariño hacia cada uno se fomentan en la persona que sirve a *Go*. Esto quiere decir que estos sentimientos se vuelven domi-

nantes en la sociedad si *Go-sevā* se emprende a gran escala. Es este amor maternal que nutre a todos, que protege a todos y que hace la humanidad feliz y tranquila. Por lo tanto, *Go* ha sido declarado ser: mātaraḥ sarva-bhūtānām gāvaḥ sarva-sukha-pradā, es decir "Go es la madre de todos los seres y quien confiere toda la felicidad posible."

#### El verdadero sentido del Go-sevā

Sevā de cualquier persona significa ekatā en el corazón y mente, y ānukūlya en las actividades, como se ha explicado antes.

De ahí, simplemente dar a comer alguna comida a *Go* no constituye *Go-sevā*. Él que hace *Go-sevā* tiene que tener en cuenta exclusivamente el bienestar del *Go* al que sirve. En este caso su interés no está en sacar beneficio económico de *Go*, sino en tan solo servirles para su satisfacción, sin importarle su provecho personal. Uno puede, con gratitud, consumir la leche que sobra después de satisfacer a los terneros. Tal leche está llena de las cualidades sútiles que ayudan a los consumidores hacerse mejores seres humanos.



Él que hace *Go-sevā* tiene que tener en cuenta solamente el bienestar del *Go* al que sirve

Si criamos a *Go* hay que tratarlos de la misma manera como trataríamos a los miembros de nuestra familia, hasta que mueran de forma natural.

Tan solo por saber el hecho de que todos los *dev*īs y *devatās* residen dentro de *Go* podemos apreciar el significado de adorar y servir a todos los seres divinos a través de *Go-sevā* únicamente.

#### Go se refiere solo a la especie de Bharat-Varsh (India)

En este momento y lugar es importante aclarar que la palabra sánscrita "Go" se refiere

solamente a *Go* de Bharat-Varsh. Todo lo que se ha mencionado antes con relación a la naturaleza *niraparādhī* y *paropākarī* de *Go* se aplica solo a estas variedades.

De hecho, *Go* de esta tierra sagrada descienden primordialmente del *Go* divino llamado Kāmadhenu. El concepto de Kāmadhenu es una parte integrante de la cultura antigua de este país. Es bien conocida también por sus otras cinco formas: Nandā, Sunandā, Surabhi, Suśīlā y Sumanā.

Desde el punto de vista biológico cualquier variedad en todo el mundo se clasifica como una especie (*Bos taurus*) pero la definición escritural de *Go* se aplica solo a las variedades de vacas y toros que originariamente pertenecen a Bharat-Varsh. Para todas las demás usan las escrituras el término "gavaya."



Una imagen de un toro de Bharat-Varsh, como se le puede ver en los hallazgos de Harappa de hace 3000 años



Una típica *Go* de Bharat-Varsh. Las glorias de *Go* mencionadas en las escrituras solo se aplican a estas variedades de *Go*, y no a las razas importadas o mezcladas con las importadas.

Además, la palabra *Go* no se puede aplicar a razas mezcladas (mezcladas con las razas extranjeras) que hoy en día existen en gran números en nuestro país. La pureza de bosta y orina de *Go* solo es válida para *Go* sagrada pura de la India. Son *Go* con joroba típica, con la piel suelta debajo de su cuello, con los cuernos grandes y las orejas largas, con expresión cariñosa en sus ojos, con agradable olor distintivo emanando de su cuerpo, con su leche dulce y *sattvica*, y ¡con su tipo especial de voz que abarca los sonidos de todos los *Veda-mantras*!

#### La cultura humana, economía y Go

En esta tierra de Bharat-Varsh, *Go* han sido una parte esencial de la sociedad y cultura humana. Junto con la agricultura son los principales proveederos del apoyo económico de la nación. La leche y los productos lácteos dan salud al cuerpo y la mente del hombre así como también representan una fuente de ingresos. Igualmente la bosta de *Go* ha sido la fuente de ingresos cuando se vendía como combustible o fertilizante. Los toros se usan para transporte y agricultura, apoyando así el crecimiento económico. Las familias que mantienen *Go* prosperan económicamente. Varias familias más hacen que la sociedad, y al final la nación, sean económicamente fuertes.

Go han sido siempre las bases de la cultura védica. Los Vedas que se han originado del Señor Mismo y que han sido compilados por los sabios como Vyasa-deva dan direcciones a los seres humanos sobre como vivir la vida de manera pacífica. Ellos divulgan que si cuidamos de Go bien, el Señor y todos los devatās se complacerán y la sociedad permanecerá pacífica y económicamente potente.

Los ciclos de elevaciones y depresiones económicas que están estrechamente vinculados a la sociedad industrial moderna nunca ocurren en una región que basa su economía en las escrituras y *Go*. Las necesidades de la gente de tales sociedades autosuficientes se satisfacen a través de *Go*, agricultura e industrias caseras.

#### El despreciable escenario del materialismo de hoy

Hoy en día en todo el mundo se montan innumerables establos y granjas de vacas con el fin de obtener beneficios de su leche, carne y piel. La criatura que ha creado el Señor para servirnos y aprender de ellos, y que es el ideal del ser niraparādhī y paropakārī se tortura gratuitamente para que dé más leche, y finalmente se mata de manera cruel por su carne y piel. ¿Vamos a complacer al Señor si maltratamos y hasta matamos a la criatura que Él ama y por quién se siente más atraído?

El mundo funciona según la ley de *karma*. Cosechamos lo que sembramos. Como el mundo siembra las semillas de mal *karma* por matar a la criatura a la que Dios ama más, el resultado aparece en la forma de sufrimiento por el que pasamos. Guerras, terrorismo, pestilencias y desastres naturales son tan solo algunas maneras de recibir estos resultados.

#### ¿Cuál es el destino de quien mata a Go por su carne?

"Los que matan a Go y los que los comen están condenados a pudrirse en infierno durante tantos miles de años cuantos pelos hay en el cuerpo de cada Go a la que comen."

Sri Chaitanya Mahaprabhu (Sri Chaitanya Charitamrita, Adi Lila, 17.166)

Lo malo es que incluso aquellos que sostienen que no tienen nada que ver con el mal trato de *Go* ¡también participan en el proceso de matarlos! Es porque casi todos en la sociedad compran piel y muchos comen carne de vaca. Algunos consumen sebo (grasa) y productos que contienen ácido tánico (derivado de sebo). De ahí los que compran piel, carne de vaca y sebo son quienes apoyan económicamente el sistema que ha sido establecido para matar a *Go*. Por eso son realmente responsables por el crimen – ¡tan responsables como los individuos que en realidad hacen el acto atroz de asesinarlos! ¡Tal como los que financian el terrorismo son considerados terroristas aunque ellos mismos no hagan los actos terroristas!



Los productos de piel "atractivos" ocultan una historia espantosa. A los *Go niraparādhī y paropakārī* les ponen en el agua hirviendo y se les golpea hasta muerte antes de despellejarlos. Los que pagan por los productos de piel financian estas actividades horrorosas y ¡tienen que sufrir las reacciones

de su terrible karma!

Aquí también se advierte que en el mercado hay alternativas viables a piel.

El materialismo que en actualidad rápidamente se hace "moderno" no acepta la presencia del Ser consciente Que está detrás de la manifestación y manutención del universo. Por lo tanto es obvio que no aceptan el hecho de que Go son una creación especial del Ser Supremo. Para ellos Go es tan solo otra especie destinada a ser explotada para el beneficio humano. Poco se dan cuenta de que independientemente de si acepten la presencia de Díos o no, es un hecho que están sujetos a las eternas leyes del Todopoderoso. Por eso todas sus alegrías y penas van a ser guiadas por la ley de karma. De esta manera seguirán creando mal karma y sufriendo, y creando más mal karma, y sufriendo aún más en diferentes formas de vida, y más, y más, ... etcétera ¡por siempre!

Ciertos materialistas se vuelven "eruditos" de la cultura de India y mantienen que ¡los sabios de India antigua comían carne de vaca! Uno solo puede ridiculizar su ignorancia flagrante del tema. Ninguna escritura consiente que se maten animales en sacrificios, pero por estar interesados en matar a *Go*,

ellos distorsionan o comprenden mal las afirmaciones védicas e interpretan que *Go* eran sacrificadas en la India antigua. De esta manera justifican su conciencia culpable. En realidad todos sus argumentos se pueden refutar completamente pero para ello no hay bastante espacio aquí. De hecho, otra obra se necesitaría para este fin.

En los Vedas hay 137 ejemplos donde el término "aghnyā" ha sido usado para Go. La palabra quiere decir "lo que no se puede matar." En la cultura védica, que Dios Mismo ha dado para el beneficio de toda la humanidad, fue prohibido matar a Go, ¡mucho menos comerlos! Para dar alguno de los ejemplos, el Atharva-Veda (4.21) dice:

pra nu vocam cikite<mark>șu j</mark>anāya mā g<mark>ām</mark>anāgām aditim vadhi</mark>sta

"Lo hemos declarado a cada persona sabia que nunca se puede matar a niraparādhī Go!"

Por lo tanto, se pide a cada persona sabia que comprenda el significado de servir a la criatura divina Go. Cualquiera que desee conseguir los beneficios más altos que esta forma humana de vida es capaz de ofrecer puede involucrarse en Go-sevā directa o indirectamente y ¡cosechar inconmensurables beneficios!

#### El señor Brahma dice:

asya kāyo mayā sṛṣṭah puraiva poṣaṇam prati ata eva mayā dattam varam cātisuśobhanam eka-janmani sa mokṣas tavās tv iti viniścitam atraiva ye mṛtā gāvas tv āgacchanti mamālayam pāpasya kaṇa-mātras tu teṣām dehe na tiṣṭhati

"He creado a *Go* en los tiempos antiguos para alimentar a todos. Por lo tanto, le he dado a *Go* esta bendición grande: "Que consigas la liberación en una vida." Por eso, al dejar el cuerpo, *Go* viene a mi morada. No le toca el mínimo de pecado."

Padma-Purāṇa (Sṛṣṭi, 45.130-132)

## "SRI HARIDAS-NIWAS" EL GO-SHALA IDEAL



Hace unos 5000 años El Señor Sri Krishna apareció en la sagrada tierra de Vrindavan donde realizó varios līlās. En Vrindavan hay un sitio llamado "Kalidaha", donde Sri Krishna sometió a la serpiente Kaliya.

> En este lugar sagrado actualmente se encuentra el ashram divino "Sri Haridas Niwas",

que conserva las enseñanzas inmaculadas de Sri Krishna – no alteradas por el materialismo de estos tiempos.

#### El fundador

El ashram divino "Sri Haridas Niwas" está santificado por la presencia de su santo fundador, un alma reverente que ha sido únicamente educado en las escrituras y es venerado completamente por la comunidad de los sādhus en Vrindayan, Su Santidad Sri Sri 108 Haridas Shastriji Maharaj.



El fundador del ashram "Sri Haridas Niwas", Sri Sri Haridas Shastri Maharaj ji, el experto sin paralelo de las escrituras, y el santo venerado de Vrindavan

A su edad de más de noventa años, Sri Maharaj ji (como se le conoce) ha estado iradiando su potencia espiritual en este ashram desde los tiempos en que Vrindavan estaba lleno de bosques. Es uno de los Santos contemporáneos más excepcionales de este país quién es altamente erudito en el conocimiento de las escrituras. Tras varios años de vivir en Vrindavan y servir a su guru se fue, siguiendo su instrucción, a Varanasi donde estudió y dominó trece campos diferentes de estudios sánscritos como vyākaraṇa, kāvya, nyāya, tarka, sānkhya, mīmāmsā, vedānta, vaiṣṇava-darśana, etc.

Como el seguidor devoto de Sri Chaitanya él continúa conservando el conocimiento esotérico de *bhakti* en su forma original. Fue el Señor Krishna Mismo quien nos dio las enseñanzas sobre *ekatā* y *anukūlatā* hace cinco mil años y Maharajji reaviva estos conceptos para el mundo moderno. Se desprende de estas enseñanzas que la sociedad entera se volverá progresiva, próspera, feliz y pacífica si todos sus miembros siguen estas dos cualidades. Uno de los métodos prácticos de realizar esta Verdad sublime está demostrado por Maharaj ji a través de su único estilo de *Go-sevā*.

#### Go-sevā: el humor del verdadero sevā

Como se ha descrito antes, Go, por su naturaleza, practica ānukūlya hacia este mundo, pero la sociedad humana moderna explota de manera inmisericordiosa esta caracterís-

tica *paropakārī* de *Go* con los fines comerciales, incluso hasta matarlos. ¡Acciones indignas en una sociedad humana!

Sin embargo, aquí en Sri Haridas Niwas, se experimenta algo opuesto – ¡los seres humanos practican ānukūlya hacia Go! No se procura lograr ningún beneficio comercial de Go, ni siquiera de su bosta, orina o leche. El servicio desinteresado a Go se hace bajo los principios de anuŝāsana (disciplina), kartavyatā (sentido del deber) y naitikatā (ética), que son los tres principios fundamentales de dharma.



En Sri Haridas Niwas se les sirve a *Go* solo para satisfacerlos, y no para beneficios comerciales, ¡ni siquiera para la leche! Los terneros pueden beberla hasta que estén totalmente satisfechos.

Como ānukūlya personificado, Maharaj ji hace exactamente lo que más agrada al Señor Supremo: sirve a *Go*, la creación especial del Señor. Son actos que se convierten en una gran fuente de inspiración para todos.

Los terneros en este *Go-śālā* sagrado pueden consumir cuanta leche quieran. Justo desde su nacimiento experimentan nada más que amor y atención en todos los respetos (*ānukūlya*) que hace posible que tengan una vida sana y tranquila. Hasta los toros grandes en el ashram disponen de naturaleza serena hasta el punto que incluso los niños juegan con ellos a gusto.

A través de esto Maharaj ji demuestra a la sociedad que si un niño se cría de manera semejante con el humor de ānukūlya justo desde su niñez, él se convertirá en un amante de la paz así como un ciudadano consciente de sus deberes, y velará por el bienestar completo de la humanidad.



Justo desde su nacimiento los terneros en el *Go-sālā* de Sri Haridas Niwas experimentan nada más que amor y atención en todos los aspectos.



Como se crían con amor y atención, hasta los toros grandes disponen de naturaleza serena. Los niños juegan con ellos a gusto.



Los terneros pequeños se protegen del mal tiempo tal como protegemos a nuestros niños



A los terneros recién nacidos se les ayuda a beber más – al fin y al cabo ¡la leche es para ellos!

#### El único ashram dedicado al Go-sevā

Algunos 35 años atrás, sevā de Go comenzó en Sri Haridas Niwas con tan solo un Go.

A través del sevā afecto de Go, ha venido aumentando el número de ellos hasta tener hoy en día algo más de 250, lo cual sigue incrementando. Tanto a las hembras como a los machos de Go se les sirve como a miembros de la familia, satisfaciéndoles cada necesidad de manera cariñosa.

El *Go-śālā* aquí se mantiene exactamente según lo manda el Padma-Purāṇa en Sṛṣṭi 48.112-113 sobre como debe mantenerse un *Go-śālā* ideal:



Algunos toros robustos tienen su propio cuarto donde no se les encadena

ātmanaḥ śayanī yasya sadṛśam kārayed budhaḥ samam nirvāpayed yatnāc chīta-vāta-rajas tathā prāṇasya sadṛśe paśyed gām ca sāmānya-vigraham

"La persona inteligente tiene que mantener el *Go-śālā* tan limpio como mantendría su propio dormitorio. Debería esforzarse protegiendo el *Go-śālā* de frío, calor y polvo. Aunque tenga *Go* la apariencia de un animal corriente, se le debe tratar como a sí mismo."



Los *Go-śālās*, provistos de luces y ventiladores para *Go*, se mantienen bien por los trabajadores así como por los habitantes del ashram



Maharaj ji revisando el sitio de vermicultura en las tierras de labranza adjuntas a *Go*-śālā

El estándar del mantenimiento del *Go-śālā* en Sri Haridas Niwas iguala esta declaración escritural perfectamente. *Go* viven en *Go-śālās* amplios, provistos de luz y ventiladores. Cada *Go* tiene su espacio privado. A algunos toros robustos se les han dado isus cuartos individuales! Se presta atención especial a que los *Go-śālās* se mantengan limpios y sanos todo el tiempo. La alimentación de cada *Go* se controla regularmente. En el *Go-śālā* se sigue una rutina en la cual están involucrados los trabajadores así como los habitantes del ashram. Todos los días a estas criaturas cariñosas se los deja pasear con libertad al aire libre dentro del establecimiento del *Go-śālā*.

La<mark>s ne</mark>cesidades médicas de cada *Go* se asisten de inmediato. Un veterinario cualificado visita el *Go-śālā* regularmente.



Las tierras de labranza en Tehra



Los edificios y terreno extensos para Go

A los trabajadores del *Go-śālā* también se les dan habitaciones en el ashram. Ellos trabajan según un horario fijo para que cuiden bien de *Go*. El *Go-sevā* que se hace aquí infunde a los *sevakas* sinceros (aquellos que hacen *sevā*) amor por todos.

Ya que el número de estas criaturas divinas siguió creciendo, el *Go-ṣālā* se ha ampliado. Se ha construido su sucursal en el pueblo de Tehra, con tierras de labranza adjuntas. También hay espacio abierto extenso para que *Go* pueda pasear libremente.



A los trabajadores del *Go-śālā* se les dan habitaciones en el ashram



La entrada en el nuevo Go-sala en Tehra

Las tierras de labranza adjuntas a *Go-śālā* se usan solo para cultivar forraje verde fresco para *Go*. Además, todo el cultivo se hace de forma ecológica a través de vermicompost producido en *Go-śālā*. A través de estas tierras de labranza Maharaj ji demuestra como se obtiene un fertilizante ecológico de gran calidad producido del compost de bosta de *Go*, y como la vermicultura puede causar una revolución en prácticas de labranza en todo el mundo y liberar nuestra agricultura del uso de fertilizantes químicos dañinos. Este esfuerzo puede ayudar a la humanidad a conservar el ecosistema natural, y de esta manera servir a la creación del Señor con practicar *ānukūlya* hacia ella.

#### Ānukūlya a través de "laddus"

El amor por *Go* que se ve en Sri Haridas Niwas se expresa a través de una actividad única – el dar de comer *ladd*us a cada *Go*! Para empezar, se compran los mejores ingre-

dientes del mercado. Luego los Halwais, que se contratan, vienen al ashram y preparan deliciosos *laddus* bajo el estricto control de calidad de los habitantes del ashram. De esta manera se asegura que a *Go*, la creación especial de Dios, se le sirven cada día deliciosos *laddus* de gran calidad hasta que estén totalmente satisfechas.

Cada noche Maharaj ji personalmente prepara bolsas de *laddus* para cada *Go* a quienes considera ser miembros de

Maharaj ji dando de comer laddus



En el ashram se producen y dan de comer a *Go* unos 40 kg de deliciosos laddus cada día



Los *Go* esperando con ilusión la llegada de Maharaj ji



Un toro deseando lamer la palma tierna y cariñosa de Maharaj ji

su familia. Nunca le podemos ver con prisas llevando a cabo actividad que lleva haciendo tanto tiempo. Como una madre cariñosa, es paciente y meticuloso. Se asegura de que no hallan errores en la porción de cada *Go*.

Go también le esperan con ilusión siempre y corresponden el amor tierno cuando se les acerca. Maharaj ji va a cada una, les da de comer a cada, les acaricia individualmente,



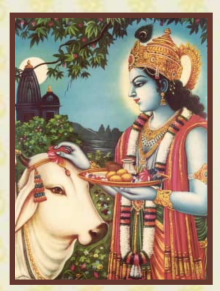
Maharaj ji ocupándose personalmente de *Go* 

examina las necesidades de cada una detalladamente, comprueba si están saciadas, y se ocupa de ellas personalmente cuando están enfermas. Él siempre está centrado en el bienestar completo de *Go*, demostrando así prácticamente el sentido de *ānukūlya*. La relación personal entre Maharaj ji y *Go* es un fenómeno que ¡los mortales tardarían siglos en comprender!

De hecho, *Go-sevā* que se puede ver en este ashram sagrado es el único de su clase y cualquier cosa semejante se ve muy raras veces en alguna otra parte del mundo.

#### "Go es Bhagavan de hasta Bhagavan"

Siempre adoramos a Bhagavan Sri Krishna pero ¿a quién adora Él? Está claro que cuando llevó a cabo Sus *līlās* en Vraja, Krishna Bhagavan Svayam adoró a *Go*. Él dice, "aham bhakta-parādhīnaḥ" lo que quiere decir "Dependo de mis devotos." Él les tiene tanto cariño que disfruta en adorarlos, lo que se puede ver por ejemplo en el *līlā* de Govardhan. Ya que Govardhan es un devoto de Sri Krishna y está empeñado en cuidarse de *Go*, Krishna lo hizo famoso e involucró a los Vrajavasis en adorarlo. Si Dios



Nosotros adoramos al Señor Sri Krishna pero Él adora a *Go*. Por eso, Maharaj ji dice: "¡Go es Bhagavan de hasta Bhagavan!"



Bhagavan Sri Krishna involucró a la raza humana a servir a *Go* 

involucra a otros en adorar a aquellos que sirven a *Go*, ¿qué se puede decir sobre *Go* mismas? *Go*, como los devotos más elevados, presentan una culminación de *ekatā* y *ānukūlya*, y Bhagavan Mismo se complace al servirlas y adorarlas. Por eso Maharaj ji dice, "*Go* es Bhagavan de hasta Bhagavan." En Sri Haridas Niwas, los devotos recuerdan esta frase importante de Maharajji y sirven y adoran a *Go* llenos de fe.

#### "Sri Haridas Niwas", también el mayor centro para los estudios espirituales

En el centro del ashram se encuentra un hermoso templo que Maharaj ji mandó a construir después de obtener una inspiración de una visión divina. El templo es dedicado a

Sri Gauranga Mahaprabhu, Sri Gadadhar Pandit, Sri Govindadeva y Srimati Radharani. Hay también un templo pequeño dedicado a Sri Hanuman ji (llamado Sri Haridaseshwar), y un templo que es el samadhi del gurudev de Maharaj ji, de Sri Vinod Bihari Goswami Maharaj.

Mientras que "Sri Gadadhara Gaurahari Press" en el ashram publica libros, la biblioteca "Sri Gaura-Gadadhara Granthagaram" con una colección enorme de libros de nuestro sampradaya y parivara así como antiguos manuscritos preciosos está también disponible para los buscadores de la verdad.



El Templo de Sri Hanuman ji y el Templo del Samadhi de Sri Vinod Bihari Goswami Maharaj



El templo principal en Sri Haridas Niwas

A Maharaj ji le importa muchísimo el bienestar completo de la humanidad a través de la educación correcta. Además de impartir la educación de las escrituras, Maharaj ji demuestra las verdades más elevadas con su ejemplo personal y por el sagrado *Go-sevā*, que tiene un potencial de causar un cambio positivo en la sociedad.

La gente de diferentes partes del mundo que busca sabiduría espiritual acude a Sri Haridas Niwas donde estudia y practica bajo el guía de uno de los más grandes santos de actualidad. También toman parte en demostraciones prácticas del conocimiento y cosechan beneficios de hacer el verdadero *Go-sevā*.

El ashram, desprovisto de lujo y espectáculo, actúa con su humilde apariencia como un faro de luz brillando para aquellos que están ciegos por la oscuridad de ignorancia.



Las deidades en el templo principal. De la izquierda a la derecha: Sri Gauranga Mahaprabhu, Sri Gadadhar Pandit, Sri Govindadev, Srimati Radharani.



Maharaj ji durante una de las conversaciones en el ashram. Los estudiantes acuden aquí de diferentes partes del mundo para oírle explicar el conocimiento esotérico de las escrituras en el lenguaje simple.

## **EPÍLOGO**

Cuando la gente hace peregrinaciones largas y arduas, o cuando hace penitencias difíciles para agradar a ciertos dioses y diosas, poco se dan cuenta de que el resultado de todo esto se puede alcanzar a través de servir y satisfacer a *Go* purificador (*Pavitra Go*) lo que complace no solo a todos los *dev*īs y *devat*ās ¡sino también al Señor Mismo!

Como el materialismo trata de aniquilar las buenas cualidades (tales como la compasión y servicio desinteresado) de la sociedad - sin las cuales ésta se vuelve una sociedad sin escrúpulos - es hora de levantarse y comprometerse con la responsabilidad de proteger al tierno *Go*, el símbolo de *ānukūlya*; de las manos de los materialistas sin compasión!

Instruyámonos acerca de la verdad sobre *Go* y trabajemos juntos para restablecer el estatus correcto que siempre se le ha dado en la India. ¡De esta manera seguramente complaceremos al Señor! Todos podemos involucrarnos en esta actividad con donaciones directas, o con tan solo hablar y difundir el mensaje sobre *Go* y en este caso *Go-sevā* a los demás.

# ¡Protejamos a Pavitra Go! ¡Obtengamos bendiciones del Señor! ¡Hágamos que se cumplan nuestros deseos!

yayā sarvam idam vyāptam jagat sthāvara-jangamam tām dhenum śirasā vande bhūta-bhāvyasya mātaram

"Hago una reverencia con mi cabeza a *Go* quien impregna el universo entero de cosas animadas e inanimadas y quien es la madre del pasado y del futuro."

Mahābhārata (Anuśāsana, 80.15)



## La lista de los libros editados por Sri Haridas Shastri

| n.º nombre precio/r                                                                             | upias | n.º nombre precio/r                                                  | upias |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------------------------------------|-------|
| Los libros en hindi y sánscrito                                                                 |       | 47. śrī-caitanya-maṅgala                                             | 150   |
| 1. vedanta-darśanam                                                                             |       | 48. śrī-gaurāṅga-virūdāvalī                                          | 40    |
| bhāgavat bhāṣyopetam                                                                            | 150   | 49. śrī-kṛṣṇā-caitanya-caritāmṛta                                    | 150   |
| 2. śrī-nṛsimha-caturdaśī                                                                        | 10    | 50. sat-sangam                                                       | 50    |
| 3. śrī-sādhanāmṛta-candrikā                                                                     | 20    | 51. nitya-kṛtya-prakaraṇam                                           | 50    |
| 4. śr <u>ī-g</u> aura-govindārcana-paddhati                                                     | 20    | 52. śrīmad-bhāgavata-prathama-śloka                                  | 30    |
| 5. śr <mark>ī-rā</mark> dhā-kṛṣṇārcana-d <b>ī</b> pikā                                          | 20    | 53. śrī-gāyatrī vyākhyā-vivṛtiḥ                                      | 10    |
| 678. śrī-govinda-līlāmṛtam                                                                      | 450   | 54. śrī-hari-nāmāmṛta-vyākaraṇam                                     | 250   |
| 9. aiśvarya-kādambinī                                                                           | 30    | 55. śrī-kṛṣṇa-janma-tithi-vidhiḥ                                     | 30    |
| 10. śr <mark>ī-samkalpa-kalpa-dr</mark> uma                                                     | 30    | 565758. śrī -hari-bhakti-vilāsah                                     | 600   |
| 1112. catuḥ-ślokī-bhāṣyam                                                                       | 30    | 59. kāvya-kaustubhaḥ                                                 | 100   |
| + śrī-kṛṣṇa-bhajanāmṛta                                                                         | 30    | 60. śrī-caitanya-caritāmṛta                                          | 250   |
| 13. prema-sampuṭa                                                                               | 40    | 61. alaṅkāra-kaustubha                                               | 250   |
| 14. śrī-bhagavad-bhakti-sāra-samuccay                                                           | 30    | 62. śrī-gaurāṅga-līlāmṛtam                                           | 30    |
| 15. braja-rīti-cintāmaņi                                                                        | 40    | 63. śikṣāṣṭakam                                                      | 10    |
| 16. śri-govinda-vṛndāvanam                                                                      | 30    | 64. sankşepa-śrī-hari-nāmāmṛta-                                      | 10    |
| 17. śrī-kṛṣṇa-bhakti-ratna-prakāśa                                                              | 50    | vyākaraṇam                                                           | 80    |
| 18. śrī-hare-kṛṣṇa-mahā-mantra                                                                  | 5     | 65. prayuktākhyāta mañjarī                                           | 20    |
| 19. śrī-hari-bhakti-sāra-samgraha                                                               | 50    | 66. chando kaustubha                                                 | 50    |
| 20. dharma-samgraha                                                                             | 50    |                                                                      | 30    |
| G .                                                                                             |       | 67. hindu-dharma-rahasyam                                            | 50    |
| 21. śrī-caitanya-sūkti-sudhākara                                                                | 10    | vā sarva-dharma-samanvayaḥ                                           |       |
| 22. <mark>śrī-n</mark> āmā <mark>mṛta</mark> -sam <mark>udra</mark><br>23. sanat-kumāra-samhitā | 10    | 68. sāhitya-kaumudī                                                  | 100   |
|                                                                                                 | 20    | 69. go-sevā                                                          | 40    |
| 24. śruti-stuti-vyākhyā                                                                         | 100   | 70. pavitra go                                                       | 50    |
| 25. rāsa-prabandha                                                                              | 30    | T 101 1 12                                                           |       |
| 26. dina-candrikā                                                                               | 20    | Los libros en bengalí                                                |       |
| 27. śrī-sādhana-dīpikā                                                                          | 60    | 1. śrī-balabhadra-sahasra-nāma stotram10                             | 1.0   |
| 28. <mark>svak</mark> īyātva-nirāsa-parakīyātva-                                                | -     | 2. durlabha-sāra                                                     | 10    |
| nirūpaṇam                                                                                       | 100   | 3. sādhakollāsa                                                      | 50    |
| 29. śrī-rādhā-rasa-sudhā-nidhi (mūl)                                                            | 20    | 4. bhakti-candrikā                                                   | 40    |
| 30. śrī-rādhā-rasa-sudhā-nidhi (sānuvād)                                                        | 100   | 5. śrī-rādhā-rasa-sudhā-nidhi (mūl)                                  | 20    |
| 31. śrī-caitanya-candrāmṛtam                                                                    | 30    | 6. śrī-rādhā-rasa-sudhā-nidhi (sānuvād)                              | 30    |
| 32. śrī-gaurānga-candrodaya                                                                     | 30    | 7. śrī-bhagavad-bhakti-sāra-samuccaya                                | 30    |
| 33. śrī-brahma-samhitā                                                                          | 50    | 8. bhakti-sarvasva                                                   | 30    |
| 34. <mark>bh</mark> akti-candrikā                                                               | 30    | 9. manaḥ-śikṣā                                                       | 30    |
| 35. prameya-ratnāvalī evam navaratna                                                            | 50    | 10. padāvalī                                                         | 30    |
| 36. <mark>ved</mark> ānta-syamantaka                                                            | 40    | 11. <mark>sād</mark> hanā <mark>mṛt</mark> a-ca <mark>ndrik</mark> ā | 40    |
| 37. tattva-sandarbhaḥ                                                                           | 100   | 12. bhakti-saṅgīta-laharī                                            | 20    |
| 38. bhagavat-sandarbhaḥ                                                                         | 150   |                                                                      |       |
| 39. <mark>para</mark> māt <mark>ma-s</mark> anda <mark>rbha</mark> ḥ                            | 200   | Los libros en inglés                                                 |       |
| 40. kṛṣṇa-sandarbhaḥ                                                                            | 250   | 1. Padyavali                                                         | 200   |
| 41. bhakti-sandarbhaḥ                                                                           | 300   | 2. Goseva                                                            | 50    |
| 42. <mark>prīti</mark> -sand <mark>arb</mark> haḥ                                               | 300   | 3. The Pavitra Go                                                    | 80    |
| 43. daśaḥ-ślokī bhāṣyam                                                                         | 60    |                                                                      |       |
| 44. bhakti-rasāmṛta-śeṣa                                                                        | 100   | Los libros en español                                                |       |
| 45. <mark>śrī-c</mark> aitanya-bhāgavat                                                         | 200   | 1. Pavitra Go                                                        |       |
| 46. śrī-caitanya-caritāmṛta-mahā-kāvyam                                                         | 150   |                                                                      |       |

namo devyai mahādevyai surabhyai ca namo namaḥ | gavām bījasvarūpāyai namaste jagad-ambike || namo rādhāpriyāyai ca padmāmšāyai namo namaḥ | namaḥ kṛṣṇapriyāyai ca gavām mātre namo namaḥ || kalpavṛkṣa-svarūpāyai sarveṣām satatam pare | kṣīradāyai dhanadāyai buddhidāyai namo namaḥ || śubhāyai ca subhadrāyai gopapradāyai namo namaḥ || yaśodāyai kīrtidāyai dharmadāyai namo namah || devī-bhāgavata 9.49.24-27 brahma-vaivarta. prakṛti. 47.24-27



Ofrecemos reverencias a la Diosa Surabhi, quien es la esencia de todas las *Go* y quien es la madre del mundo entero.

Ofrecemos reverencias a Surabhi, amada por Sri Radha y Sri Krishna, y quien es parte de Padmadevi (Lakshmi) y madre de todas las *Go*.

Ofrecemos reverencias a Surabhi, quien es la esencia de los árboles que cumplen los deseos de todos y quien siempre piensa en el bienestar de los demás.

Ofrecemos reverencias a Surabhi, quien da leche, riqueza e inteligencia, y quien es hermosa, auspiciosa y quien da opulencia a los reyes.

Ofrecemos reverencias a Surabhi, quien da belleza, fama y dharma.

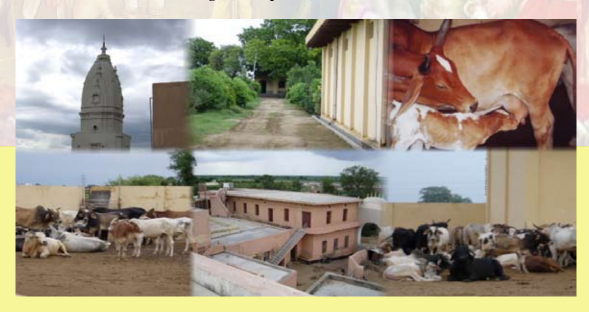
Devi-Bhagavata 9.49.24-27 Brahma-Vaivarta, Prakrti, 47.24-27 Si tienen interés por saber más sobre este tema se les invita a visitar Sri Haridas Niwas. Por favor contactar con (en inglés):

Sri Haridas Niwas Old Kalidaha, Vrindavan – 281121 Dist: Mathura (U.P.) India

Teléfonos: +91-565-3202322, +91-565-3202325 (en inglés) (de las 11 por la mañana hasta las 3 por la tarde & de las 7 por la tarde hasta las 10 por la tarde, hora de India)

Móviles: +91-9690751111, +91-9358703224 (en inglés)

E-mail: info@uttama-bhakti.org (en español)



#### Sobre los autores

Japesh Bandyopadhyay es licenciado en ingeniería mecánica de Indian Institute of Technology en Kanpur y actualmente está contratado como ejecutivo en Tata Group Company. Su esposa, Paromita Bandyopadhyay, es médica homeopática y se licenció de DMS Homoeopathic Medical College en Pune. Dirige su clinica médica privada. Ambos son discípulos de Su Santidad Sri Sri Haridas Shastri Maharaj ji bajo cuya guía han estado estudiando y practicando las enseñanzas de Sri Chaitanya Mahaprabhu.



Sri Sri Haridas Shastri Maharaj ji, el defensor de la causa de Go-sev $\bar{a}$  en la sociedad moderna, con sus Go, a quienes les considera ser miembros de su familia

Una vez Indra preguntó al creador Brahma: "¿Por qué la morada espiritual de *Go* (Goloka) está situada por encima de todas las moradas (*lokas*) de este universo material?" El Señor Brahma respondió así:

yajñāngam kathitā gāvo yajña eva ca vāsava etābhiś ca vinā yajño na varteta kathamcana dhārayanti prajāś caiva payasā haviṣā tathā etāsām tanayāś cāpi kṛṣi-yogam upāsate janayanti ca dhānyāni bījāni vividhāni ca tato yajñāḥ pravartante havyam kavyam ca sarvaśaḥ payo-dadhi-ghṛtam caiva puṇyāś caitā surādhipa vahanti vividhān bhārān kṣut-tṛṣā-paripīḍitāḥ munīmś ca dhārayantīha prajāś caivāpi karmaṇā vāsavākūṭa vāhinyaḥ karmaṇā sukṛtena ca upariṣṭāt tato'smākam vasanty etāḥ sadaiva hi evam te kāraṇam śakra nivāsa-kṛtam adya vai

Go son consideradas partes de los yajñas así como los yajñas mismos. Sin Go no es posible llevar a cabo ningún yajña. Go mantienen la sociedad humana por proveerla con leche y ghee. También contribuyen a la agricultura y producen variedades de granos y semillas. Los yajñas, las ofrendas de ghee y las ofrendas de piṇḍa a los antepasados son posibles solo gracias a Go. Leche, cuajada y ghee se obtienen de ellas. Arrastran varias cargas tolerando hambre y sed. Con sus actividades apoyan a los sabios y otros. No hay ninguna deshonestidad o hipocrecía en su comportamiento. Trabajan para el bienestar de todos. Por lo tanto ¡O Indra! ellos viven en la morada más elevada que está más allá de todas las demás moradas.

Mahābhārata (Anuśāsana, 83.18 -22)